Angel Octavio Alvarez Solis

ANARQUIA, ONTOLOGIA
Y AGOTAMIENTOEPOCAL




Este texto tiene el objetivo de incidir en las condiciones
actuales de pensamiento politico en Latinoameérica. Para tal
fin, se realiza una critica a la recepcion de las filosofias
politicas de Antonio Gramsci y Louis Althusser en la izquierda
académica latinoamericana y se postula la necesidad de un
giro ontolégico—anarquista en el pensamiento politico.

Para establecer el interés ontoldgico politico del
pensamiento anarquista contemporaneo, el ensayo realiza
una estrategia doble. Primero, suspende el lugar comun que
establece a la anarquia exclusivamente como una forma de
vida. Segundo, argumenta en favor de la posibilidad de
entender a la anarquia como una ontologia politica capaz de
indagar las configuraciones de lo existente como
diseminacion de posibilidades imaginales. Finalmente, el
ensayo indaga en la figura critica del marrano para indicar Ia
posibilidad de una légica an—arqueoldgica para pensar los
problemas conceptuales de la politica latinoamericana.



Angel Octavio Alvarez Solis

ANARQUIA, ONTOLOGIA Y AGOTAMIENTO EPOCAL



Universidad Iberoamericana, Ciudad de México

Aceptado: 2/10/2017

. 2.111 LS a
al margen

Pensamiento al margen. Revista digital. N27, 2017.
http://www.pensamientoalmargen.com

Palabras clave: Gramsci, Althusser, anarquia, ontologia
politica, marrano.

Edicion digital: C. Carretero

Difunde: Confederacion Sindical Solidaridad Obrera

http://www.solidaridadobrera.org/ateneo_nacho/biblioteca.html


http://www.solidaridadobrera.org/ateneo_nacho/biblioteca.html

INDICE DE CONTENIDO

|. Lenguaje, arché y ontologia

Il. Practicas marranas, criticas an—arquicas

Bibliografia



I. LENGUAJE, ARCHE Y ONTOLOGIA

Como enseid Koselleck (1975) después de la mitad del
siglo XX, el vocabulario politico de una época depende de las
transformaciones sociales motivadas por el cambio
conceptual. Los conceptos indican patrones de realidad y
transforman las estructuras de vida. La variacion conceptual
explica, por consiguiente, el cambio del tiempo historico por
medio de una variacion en el lenguaje. En el caso del
lenguaje politico latinoamericano existe un agotamiento de
los vocabularios politicos para explicar y transformar los
acontecimientos politicos del presente; sin embargo, para
poder ilustrar por qué ocurrio tal agotamiento, es necesario
trazar una operacion cartografica de los tres ultimos
vocabularios politicos como indices de cambio epocal: el
vocabulario marxista desarrollado en la década del sesenta,



el vocabulario liberal apuntado desde comienzos de la
década de los ochenta y, finalmente, el vocabulario
anarquista diseminado en los ultimos diez afios en la region.
Lo anterior no implica que un vocabulario sustituya a otro,
gue exista una secuencia légico—semantica entre ellos o que
un vocabulario no compita por adquirir hegemonia cultural,
pues en varios momentos historicos pueden coincidir en
pugna multiples vocabularios en un mismo lenguaje politico.
Sociolégicamente, un vocabulario tiene preeminencia socio-
normativa sobre algun otro vocabulario en la medida en que
las instituciones publicas, los agentes politicos y los
movimientos sociales identifican la ldégica social con la
semantica politica de los lenguajes. Por esta razdn, el
vocabulario anarquista latinoamericano ha estado en
desventaja historica y politica respecto del vocabulario
marxista difundido fuertemente por la izquierda académica
y por el vocabulario liberal ampliamente instrumentado por
los gobiernos oficiales. De manera que cabe preguntarse por
qué el vocabulario libertario de los afos sesenta y sesenta —
un lenguaje organizado por la gramatica marxista— no pudo
institucionalizarse en las discusiones tedricas de la filosofia
politica oficial desarrollada en las universidades
latinoamericanas.

A partir de la primera década del siglo XXI, el vocabulario
anarquista sirvio para explicar la forma politica de la épocay
comenzo a circular como una semantica complementaria vy,
por momentos sustituta, del retorno del marxismo



académico: el gramscianismo como teoria de la hegemonia
y el althusserianismo como teoria del materialismo
aleatorio. ¢Por qué los nombres de Gramsci o Althusser no
han podido ser, completamente, los dos referentes de la
gramatica critica del presente? Quiza valga la pena poner a
prueba otras conjeturas filoséficas. Gramsci y Althusser
sirven en el presente como nucleos semanticos del
pensamiento critico porgue en estos nombres propios existe
una semantica del agotamiento del marxismo de la década
del sesenta, una gramatica en la que el vocabulario oficial del
Partido Comunista es sustituido por un nuevo tipo de
lenguaje capaz de organizar las demandas politicas del
momento sin abandonar las pretensiones emancipatorias
del socialismo: ser marxistas sin usar completamente el
lenguaje de Marx. O como planted Jacques Ranciere (2010)
respecto de la hipdtesis comunista elaborada por Alan
Badiou: cdmo ser comunistas sin comunismo.

No obstante, lo innegable de las figuras de Antonio
Gramsci y Louis Althusser es que ambos proyectos politicos
fueron utilizados por la izquierda académica como filosofias
politicas del presente, como dos modos de racionalidad
politica emancipatoria que permitirian explicar y criticar el
neoliberalismo realmente existente. Por un lado, Gramsci
estuvo obligado historicamente a inventar un lenguaje para
evitar la censura y poder imaginar nuevas formas de
revolucion. De manera que frente a los conceptos fuertes del
marxismo clasico del siglo XX como revolucion permanente



(Trotsky), huelga general (Sorel), insurreccion obrera (Rosa
Luxemburgo) o toma de poder (Lenin), Gramsci inventd un
vocabulario con mayor plasticidad hermenéutica y, por
extension, con mayor profundidad politica: guerra de
posiciones, revolucion pasiva, hegemonia y subalternidad,
entre otros conceptos en los que existe una importante
dimension temporal de la accion.! La mayoria de los
conceptos gramscianos -sobre todo los conceptos
recuperados por la filosofia politica actual- son dinamicos,
elasticos, impugnables, antagodnicos, con variables de
temporalidad que apuntan al nucleo antiesencialista de
nuestra época. El éxito de Gramsci es deudor de un
momento historico en el que la violencia es encubierta por
las reglas del “consenso” liberal instituido como la lengua
comun de la época: el atentar contra el liberalismo y sus
versiones mas refinadas como el Estado de derecho o la
democracia representativa implica, practicamente, irrumpir
en el sentido comun del presente. La gramatica gramsciana
desmantela esta escena originaria porque desnaturaliza las
nociones de consenso y porque recupera la dimension
polemoldgica de la practica politica. El problema, entonces,
radica en que la gramatica gramsciana representa un
vocabulario en el que el tiempo tiene prioridad normativa
sobre el espacio: para Gramsci la politica es prioritariamente
control del tiempo y no gestidon de los espacios (Thomas,
2011). Esta operacidon critica contiene una variable

1 Cfr. Cospito (2011).



metafisica cuestionable —el postulado de la prioridad del
tiempo sobre el espacio—, que no corresponde con las
formas actuales del pensamiento critico mas sensible a las
condiciones espaciales del presente.

Por otro lado, Althusser es recuperado recientemente por
un sector de la izquierda académica latinoamericana porque
encuentran en el ultimo Althusser —un Althusser mas
cercano a Derrida y a Lacan que al imaginario del mayo
francés y la semantica de entonces del Partido Comunista
Francés— una teoria critica alternativa, un materialismo del
encuentro desarrollado en sus ultimos escritos inéditos a
partir de los lapsus, los silencios y los mensajes entre lineas
capaces de dotar al marxismo de una teoria filosdfica
robusta. Althusser sirvio a la critica del presente, una vez que
el malditismo biografico que lo acompand por décadas se
volvio irrelevante, para animar un debate filosofico en el que
el marxismo recupero la vitalidad académica de la década del
sesenta. Como explicd Emilio de ipola (2007), la existencia
de un Althusser “subterraneo” —atisbado por Derrida en la
entrevista con Michael Sprinker—inauguraba la que quiza era
la “Ultima de sus lecciones”: la leccion de los discipulos. En
efecto, la obra de Althusser comenzé a circular nuevamente
en la izquierda académica latinoamericana, en gran medida,
por la difusion de la filosofia politica de sus discipulos “fieles”
(Etinenne Balibar, Pierre Macherey, Alan Badiou), la critica
de los discipulos “heterodoxos” (Jacques Ranciere, Slavoj
Zizek, Ernesto Laclau) y por la aparicion de los “cripto-



discipulos” (Jacques Bidet) generando con ello una especie
intelectual nueva: los neo—althusserianos. De modo que el
vocabulario del ultimo Althusser emborna adecuadamente
con algunos de los problemas politicos del presente y con
algunos de los debates filoséficos mas importantes del
momento: los nuevos materialismos, la ontologia orientada
a objetos, el realismo especulativo, el psicoanalisis como
herramienta politica, la teoria de la ideologia y, de manera
destacada, la revitalizacidn de la hipdtesis comunista, ya que
el materialismo aleatorio aparece como la oportunidad
filosofica de pensar una ontologia politica en |la que el capital
es fundamentalmente materia. El problema conceptografico
con el materialismo del Ultimo Althusser, con la intervencion
tedrica de la coyuntura, es que opera mas como una
epistemologia politica que como una ontologia politica del
presente y, para los fines de la militancia politica y del
registro historico—conceptual, aparecen como deficientes.
Es decir, que el materialismo aleatorio se comporta como un
lenguaje inestable para nombrar e intervenir en las
situaciones del presente porque funciona como una practica
tedrica mas, como una opcion filosofica entre otras para
dotar de sentido y de fundamento a las nuevas formas de
subjetivacion politica. Con el nombre de Althusser se
escriben filosofias politicas y criticas del presente pero,
dificilmente, serviria para la elaboracion de una gramatica
capaz de articular simbodlicamente las demandas sociales con
los procesos politicos contemporaneos o para la irrupcion de
nuevas formas de imaginacion politica.



En contraste con la recuperacion de las filosofias de
Gramsci y Althusser, el anarquismo como teoria filosoéfica ha
comenzado a mostrar mejores opciones en la contribucion a
la imaginacion politica del presente. La tradicion libertaria ha
sido comprendida como una teoria de la constitucion de lo
social y, de manera destacada, como una ontologia politica.
El hecho que pueda distinguirse entre una filosofia politica y
una ontologia politica permite mostrar que las preguntas
fundamentales del pensamiento politico residen en la vuelta
a las condiciones de aparicion, siempre contingentes, del
modo en que el pensamiento y la politica ordenan lo
existente. Si la filosofia politica destaca la relacion entre
teoria y politica desde una perspectiva epistemoldgica, la
ontologia politica rechaza la interaccion platénica entre
saber y politica para preocuparse fundamentalmente por las
formas en las que se configura el mundo (Biset & Farran,
2011).2 En consecuencia, la insistencia entre anarquia y
ontologia permite postular una teoria ontolodgica de la no-
dominacién como una prueba del agotamiento epocal de los
conceptos de la politica contemporanea vy, por extension,
como una manera de recuperar la concepcion de la politica
como division del arjé (Ranciere, 2010). La ontologia politica

2 Emmanuel Biset, junto con su grupo de investigacion en Coérdoba,
Argentina, insisten en la importancia de la ontologia politica como forma de
pensamiento politico originario contra las elaboraciones mas “tedricas” como
la filosofia politica, la teoria politica y el pensamiento impolitico. Como
modo de posicionamiento de la ontologia politica, véase Biset & Farran
(2011). Para una elaboracidon ontologica de una categoria politica especifica,
véase Biset (2015).



probaria que la filosofia politica puede ser la filosofia
primera Unica y exclusivamente si es analizada
aporéticamente como una politica de la filosofia y como una
politica de la politica.3

En consecuencia, para mostrar el rendimiento ontolégico
politico del pensamiento anarquista contemporaneo es
necesario establecer una estrategia doble: (1) suspender el
lugar comun gque establece a la anarquia exclusivamente
como una forma de vida y (2) argumentar en favor de la
posibilidad de entender a la anarquia como una ontologia
politica capaz de indagar las configuraciones de lo existente
como diseminacion de posibilidades. Respecto de la primera
estrategia, en un ensayo que permitié consolidar al
anarquismo en la izquierda académica norteamericana,
David Graeber (2011) se preguntd por qué existen tan pocos
“anarquistas” en la izquierda académica o, para decirlo de
manera sociologica, por qué algunos académicos

3 Emmanuel Biset explicita estas politicas de la politica como pregunta
originaria: “La politica es aporética, es decir, al mismo tiempo que esta
saturada por multiples definiciones existe una falta que imposibilita esa
saturacion. Lo aporético se da en el cruce entre exceso y falta que se juega
en distintos niveles discursivos y términos electivos (entre ontologia y
politica, lo politico y la politica, la teoria y la praxis, etc.). Siendo asi, la
politica comienza siempre con una lucha por la definicion de la politica, por
la estabilizacion precaria de los limites que permiten considerar a algo
politico. Por esto mismo, la sobredeterminacion de una definicion de politica
desde el conflicto, el orden, el acuerdo, la tragedia, es secundaria respecto a
su radical inestabilidad. Asi, como no existe un nucleo ultimo al cual acceder,
solo es posible moverse en una u otra sobredeterminacion.” (Biset, 2011, 7).



dificilmente pueden nombrarse como anarquistas si cada
vez mas los nuevos movimientos sociales y las
transformaciones conceptuales de la politica
contemporanea se estan apoyado en una idea, aunque vaga
e imprecisa, del anarquismo. La respuesta es contundente.
La ausencia de académicos anarquistas esta motivada
principalmente por un déficit tedrico: el anarquismo no es
una teoria. En efecto, Graeber argumenta que, contrario al
marxismo, el anarquismo clasico y sus nuevas modalidades
ha sido entendido mas como una practica disruptiva o una
ética revolucionaria y no como una filosofia politica critica
capaz de dotar un horizonte explicativo y una constelacion
conceptual a la izquierda académica. La razon de esta
apreciacion es que, historicamente, el anarquismo no ha
creado una teoria unificada o un aparato conceptual
definido debido a que existe una actitud anarquista siempre
que un sujeto o una colectividad impugnen el sentido
“contingente” de cualquier autoridad. El anarquismo clasico
se inicid como un ethos de la vida sin dominio vy, en las
formulaciones anarquistas contemporaneas, este correlato
entre bios y anarké comenzo a cuestionarse radicalmente.
Graeber confirma la concepcidn vulgar del anarquismo de
manera contundente: “A los anarquistas les gusta destacar
por su practica y por como se organizan para llevarla a cabo
y, de hecho, han consagrado la mayor parte de su tiempo a
pensary discutir precisamente eso. Los anarquistas jamas se
han interesado demasiado por las cuestiones estratégicas
gue han preocupado historicamente a los marxistas”



(Graber, 2011: 11). Por lo anterior, cabe preguntarse cémo
evitar la reduccion del anarquismo a una forma de vida o a
una ética de la practica revolucionaria. La respuesta puede
estar, entonces, en la condicién politica de la pregunta:
establecer a la anarquia como una ontologia politica.

Respecto de la segunda estrategia, la co—pertenencia entre
anarquia y ontologia fue intuida hace pocos afios por el
historiador francés Daniel Colson, conocido por sus
revisiones contemporaneas de la tradicion anarquista y su
institucionalizacion de algunos léxicos libertarios. En una
entrevista para la revista francesa Ballast, Daniel Colson
(2015) comentd que el anarquismo no es una forma de vida
o un estado de animo, sino una ontologia, una forma de ser.
La razon de esto es que, contrario a la idea vulgar del
anarquismo como un ideal humanitario o una utopia
estética, este pensamiento politico es extremadamente
realista: el orden de lo real, representado como una
“naturalizacion” de la dominacion, no aparece sin un
cubrimiento normativo orquestado por una ontologia social.
El anarquismo es asi una forma de realismo absoluto porque
la suspension de los principios que estructuran el “orden
social”, y que confluyen en una metafisica de los archai,
permiten detectar la ilegitimidad de los fundamentos de
cualquier forma de organizacion social. Esto no sugiere que
el anarquismo tenga el privilegio epistémico de tener acceso
directo a lo real o que el anarquismo disuelva el dualismo
kantiano entre el fendmeno y el nbumeno sino que, debido



a que los materiales de la reflexién anarquista son los efectos
de la facticidad, el anarguismo piensa sobre lo que hay,
interviene sobre lo existente, deconstruye las narrativas de
normatividad social para ofrecer asi una cartografia de los
entes, una ontologia politica de la existencia. El anarquismo
no elimina los principios que ordenan lo existente ni
considera que son necesarios como fundamentos retoricos
de la sociedad; por el contrario, el anarquismo inaugura una
|6gica modal en las que cada principio forma parte de los
multiples modos de posibilidad de lo existente, ya que
operan segun el “principio contingente” de razon
insuficiente.

“La anarquia, la an—-arkhe, no es la ausencia de
principios, sino un exceso de principios primeros, de
“absolutos” como decia Proudhon, que asociados vy
federados, son capaces por seleccidén, confrontacion,
imitacion, légica y dinamica internas de reproducirse y
propagarse por todas partes. El anarquismo se opone a
cualquier logica instrumental y utilitaria, objetiva vy
objetivante” (Colson, 2015: 2).

Precisamente, al desnaturalizar los sistemas ontoldgicos
de dominacion, el anarquismo transita de una teoria de los
significantes vacios a una teoria del vaciamiento de los
significados. Esto implica que su operacion critica consiste en
interrogar la legitimidad de lo dado no para articular las
demandas sociales en un principio de equivalencia, sino para
desarticular el vinculo entre principios y accidon y abrir asi una



politica imaginal radical.

Al respecto, David Graeber (2011) comenta que uno de los
problemas para que el anarquismo pudiese consolidarse
como una teoria es porque, a diferencia del marxismo o el
liberalismo contemporaneos, el anarqguismo no tiene una
politica del nombre propio. Si el marxismo proviene del
nombre de “Marx” y los epigonos criticos derivan
igualmente de nombres propios como trotskitsmo,
maoismo, leninismo hasta formaciones grupusculares como
gramscianos, althusserianos y badioudianos, el anarquismo
no es producto de la invencion tedrica de un agente politico,
de un académico o de un solo grupo de investigacion; por el
contrario, rechaza a los nombres propios como sujetos
trascendentales de la discursividad o como catalogos de
conceptos por resignificar. En sintonia, el liberalismo es una
tradicion politica que logré usurpar y condicionar a la
libertad como su valor politico fundamental: la libertad
negativa como el principio de una antropologia politica
moderna. Por lo anterior, el anarquismo tiene una ventaja
critica respecto del marxismo y el liberalismo ya que, en la
ausencia de nombres propios justificados como entidades
tedricas y en el rechazo de un valor ultimo como principio
fundador, mantiene un parecido formal con el
conservadurismo y con el republicanismo clasico puesto que
puede preguntarse, sin reservas retoricas, por las
condiciones de posibilidad de su propia discursividad. Este
parecido formal entre el anarquismo y estas otras filosofias



politicas permite vislumbrar la dificultad de responder
acerca de las politicas del nombre propio en la tradicion
libertaria o acaso puede responderse, sin traicionar tal
vocacion abierta, la imposibilidad de tal condicion. ¢Cuales
son los nombres propios que posibilitan el conservadurismo,
el republicanismo y el anarquismo? éSon, acaso, Edmund
Burke, un liberal desencantado defensor de la constitucidon
inglesa, o Joseph de Maistre, un catoélico asustado por los
devenires jacobinos de la revolucion francesa, los
fundadores del conservadurismo? ¢Sera Ciceron o Polibio,
Maquiavelo o Hannah Arendt, Montesquieu o Tocqueville
ejemplos de nombres propios en el que las elaboraciones
tedricas puedan denominarse sin mas como teoria
republicana? éQué tienen en comun Bakunin, Stirner y
Foucault a quienes podemos designar como anarquistas? Lo
relevante, entonces, no reside en responder escolarmente a
tales cuestionamientos acerca de las politicas del nombre
del anarquismo, sino en anticipar las orientaciones
ontoldgicas de la pregunta.

Hace algun tiempo, en la década del cincuenta, Michael
Oakeshott (1998), quien se definid a si mismo como un
conservador, planted la existencia dos tipos de politica: la
politica de |la fe y la politica del escepticismo. Esta distincion,
parecida a la reformulaciéon de Arquiloco realizada por Isaiah
Berlin entre zorros y erizos, indica que en la modernidad
confluyen dos estilos de politica: un estilo que supone una
confianza irreflexiva en el perfeccionamiento del género



humano (politics of faith) y un estilo en el que existe una
sospecha sobre |la capacidad del ser humano para actuar
racionalmente (politics of scepticism). El anarquismo, como
cualquier tradicion politica compleja y pluralista, esta
construida a partir de estos dos estilos. Sin embargo, aunque
el anarquismo clasico opera mas como una politicadelafey
el anarquismo contemporaneo con base en una politica del
escepticismo, ello no implica que el anarquismo no
mantenga un parecido estructural con el conservadurismo:
la desconfianza en la antropologia politica liberal.# Por tal
motivo, Oakeshott llegd afirmar que el conservadurismo no
es una filosofia politica ni una forma de gobierno, sino una
actitud ante las posibilidades de la vida humana, una actitud
antropologica frente al tiempo humano resumida “en la
propension a usar y disfrutar de lo que se tiene en vez de

4  Como si fuese un anarquista clasico, Oakeshott prescribe contra la
confianza en la politica: “La politica no sabe nada de las necesidades
genuinas: no hay en el mundo de la politica nada que no venga de la actividad
de los hombres, si bien hay mucho que no es una consecuencia de nuestros
designios” (Oakeshott, 1998: 47). Igualmente, un anarquista como Emile
Armand (2016), tan importante para el anarquismo iberoamericano, en un
tono que podria afirmarse de conservador dicta lo siguiente “Son raros los
que de un tranquilo optimismo proclaman que la sociedad es perfecta. Todo
el mundo se queja de su suerte, hasta los mas privilegiados, y sin examinar
el grado de sinceridad que haya en las lamentaciones de cada uno, lo cierto
es que el dolor universal esta bien patente” (Armand, 2016: 17). Finalmente,
utilizo estas dos referencias solo para insinuar la afinidad estructural entre el
conservadurismo y el anarquismo, pues en ambos casos subyace un malestar
profundo contra los despropositos de la tradicion liberal y, por extension,
como una tradicion que intenta suprimir la distincion entre la politica de la fe
y la politica del escepticismo.



desear o buscar otra cosa; a deleitarse con lo presente antes
que con lo que ya fue o podria ser” (Oakeshott, 2009: 12). En
sintonia, el anarquismo podria ser definido, igualmente,
como una actitud frente al cambio historico. Una actitud en
el que existe un rechazo absoluto a “la propensiéon a usar y
disfrutar de lo que se tiene”, una actitud de continua
busqueda de nuevas formas de deseo y, sobre todo, en un
malestar militante contra la actitud de “deleitarse con lo
presente antes que con lo que ya fue o podria ser”. El
anarquismo, en tal caso, constituye una actitud politica que
opera como un conservadurismo invertido, como una ética
de la practica revolucionaria y no como una ontologia
politica tal y como ha querido postularse anteriormente.

No obstante, el reducir el anarquismo a una actitud, a un
simple estilo para pensar la relacion contingente entre
gobernantes y gobernados, no hace justicia a la ldgica
politica implicita en |la argumentacion de la semantica
anarquista contemporanea: la apertura ontoldgica de Ia
teoria anarquista. El problema con esto ultimo es que las
teorias son portadoras de registros de existencia o, como
pensaba el filosofo estadounidense W.0O. Quine, no existe
teoria sobre ningun campo que no mantenga a su vez un
compromiso ontoldgico.> De manera que los supuestos

5 En las discusiones de filosofia analitica de finales de los cincuenta,
Quine argument6 acerca del compromiso ontologico de las teorias del
lenguaje. Una teoria postula los entes de los cuales es posible predicar
algunos atributos con base en su existencia, de manera que la teoria registra
“lo que hay” y, por consiguiente, establece un numero casi infinito de objetos



ontologicos de las practicas tedricas sirven para mostrar que
la teoria esta siempre presente y que la acusacion del
anarquismo de no poseer una teoria solo parte de una
comprension estereotipada del concepto teoria. Unido a
este supuesto no justificado, no debe olvidarse que el
rechazo a aceptar la unidad entre teoria y anarquia proviene
de la tradicion politica anti—intelectualista que considera que
la politica no es un asunto teodrico, tradicion que esta
asociada a la separacion moderna entre teoria y practica. En
definitiva, nadie dudaria que el conflicto politico esta
atravesado por un conflicto tedrico, pues la lucha politica
depende de las semanticas con las cuales se nombren y
articulen tales luchas. Si es verdad que la actual lucha de
clases se desarrolla en las universidades no es porque en el
espacio universitario existan las condiciones para gestionar
el conflicto politico, sino porque en las guerrillas

en el mundo. El problema de Quine es que sostiene una continuidad entre la
filosofia y la ciencia, razon por la cual apoya una posicion fisicalista: lo que
existe en el mundo son los objetos postulados por las teorias cientificas,
particularmente por la fisica (objetos fisicos) y algunas clases (objetos
abstractos), pero nada mas. Esta operacion recibe el nombre de relativismo
ontologico: los objetos de las teorias no pueden ser intercambiados por los
objetos de otra teoria, sino simplemente interpretados. Respecto de este
argumento, Quine precisa lo siguiente: “tiene sentido hablar de teorias
subordinadas y sus ontologias, pero solo relativamente a una teoria de fondo
con su propia ontologia primitivamente adoptada y ultimamente
inescrutable.” (Quine, 1986: 72). En este caso, el anarquismo es una teoria,
con un fuerte compromiso ontoldgico, que no puede ser evaluado o
configurado con los objetos de la teoria marxista o con los recursos de la
tradicion liberal, ya que postula objetos que so6lo pueden ser interpretados por
otras ontologias que no son necesariamente equivalentes.



semiolégicas de las cuales depende la legitimidad de cada
institucion anidan las posibilidades de transformacion o
explicacion de lo socialmente significativo. El anarquismo es,
por lo tanto, una teoria por principio y por composicion que
supone una ontologia del mundo social y, contrario a lo que
argumentan los detractores marxistas o liberales, constituye
un modo peculiar de interrogarse acerca de las condiciones
de posibilidad del presente.®

Por ultimo, lector infiel y traidor de Heidegger, Reiner
Schurmann es probablemente uno de los filosofos mas
rigurosos para pensar la correlacion entre anarquia vy

6 La conclusion de David Graeber de por qué el anarquismo no es una
teoria esta apoyada en dos razones. La primera razon es por la hegemonia del
marxismo como teoria emancipatoria. “El marxismo ha tendido a ser un
discurso tedrico o analitico sobre la estrategia revolucionaria” (Graeber,
2011: 12). La segunda razon es por la moralizacion de la practica anarquista
por parte de los detractores y de los propios anarquistas: “el anarquismo ha
tendido a ser un discurso ético sobre la practica revolucionaria.” (Graeber,
2011: 12). De manera que es importante justificar el anarquismo como una
teoria y, por extension, como una ontologia politica ya que mas que una
practica emancipatoria o una actitud politica, el anarquismo inaugura un
nuevo pensamiento acerca de los registros politicos de la distribucion de lo
sensible. La critica anarquista contemporanea, en suma, no mantiene una
ansiedad por la militancia como en otros periodos histéricos ni hace de la
pulsion de cambio social la Unica via para intervenir en los ordenes
existentes. El anarquismo ontologico, contrario del marxismo
contemporaneo que, por momentos, es basicamente una teoria politica sin
una practica politica concreta —sobre todo el posmarxismo que abandono el
vinculo indisoluble entre la praxis y la militancia— elimina el supuesto
metafisico de la oposicion entre teoria y practica. La teoria es una forma de
practica politica y la practica emancipatoria esta cargada inevitablemente de
una ontologia politica.



ontologia. La obra de Schurmann es, por lo tanto, una
invitacion a medir el rendimiento ontolégico de la critica
anarquica en la medida que abre la posibilidad de una
politica sin arjé ya que piensa que es posible una ontologia
a-principial, una ontologia libre de principios hegemadnicos
articuladores del sentido de una época. A pesar de ser un
desconocido en Latinoamérica —recientemente una de sus
obras mas importantes fue traducida al castellano y cuenta
con pocas referencias en la discusion latinoamericana-,
Schurmann logrd lo que pocos pensadores de la izquierda
heideggeriana no pudieron probar: que la praxis no puede
ser fundamentada sin incurrir en ello en un retorno a la
metafisica clasica. Para elaborar esta misién, Schurmann
desarrolla un analisis sofisticado, riguroso y heterodoxo de
la obra heideggeriana. Por tal motivo, los lectores
apresurados de Schurmann lo representan como un lector
“politico” de la analitica existencial y no como un autor con
obra propia, pues sus tres grandes obras Maitre Eckhart et la
joie errante (1972), Le principe d'anarchie: Heidegger et la
question de l'agir (1982) y la monumental Des Hégémonies
brisées (1996) publicada péstumamente son, en estructura,
el comentario elusivo a un autor o a la formacidn filosofica
de la tradicion metafisica occidental. De manera que para
poder adentrarse en la discusion acerca de la posibilidad de
una ontologia an—arquica es necesario partir de una critica
ontolégico—politica oculta y manifiesta en una
interpretacion peculiar de la obra de Heidegger.



Primero, la estrategia hermenéutica consiste en
interpretar la obra de Heidegger como una continuidad con
rupturas diacronicas; es decir, leer el Heidegger de Sein und
Zeit a partir de las consideraciones del ultimo Heidegger, de
los analisis del ser (Seyn) fundamentados en lo que la vulgata
denomina Kehre (la vuelta). Segundo, Schurmann postula la
existencia de una tercera fase del pensamiento
heideggeriano, una tercera fase en la que a la analitica
existencial del primer Heidegger y a la lectura epocal del
sentido del ser del segundo Heidegger surgiria una
dimension topoldgica del ser en el que la presencia quedase
sepultada por la realizacidon espacial del ser en cada época.
Si cada época atisba una dimensién presencial del ser que no
es continua, entonces el fundamento de cada época es
contingente, azaroso y caprichoso, lo cual demuestra que la
ausencia de fundamento es el Unico elemento estable de
cada época. El ser en tanto fundamento infundado solo es
posible por su co—pertenencia con un Dasein’ que asume su
existencia igualmente como in—-fundada. Tercero, para
poder comprender el ser como Ab—grund® es necesario que
el Dasein mantenga su vida en una permanente apertura,
especialmente que considere su estado de proyecto como un

7 Dasein es un término que en aleman combina las palabras «ser» (sein) y
«ahi» (da), significando «existencia». El sentido literal de la palabra Da-sein
es 'ser-ahi'. Que mas bien seria el estar haciendo algo ahi. La nocion de
dasein fue usada por varios filosofos alemanes, como Hegel o Jaspers, pero
sobre todo por Martin Heidegger para indicar el ambito en que se produce la
apertura de la persona hacia el Ser. [N. e. d.]

8 Precipicio, abismo, vacio. [N. e. d.]



estado sin arjé, como un tiempo sin archai en el que la
mutabilidad perpetua es seguida por una condicion
existencial libre de principios. “Para  entender
auténticamente la temporalidad es menester “existir
auténticamente”; para pensar que el ser deje ser a los
fendmenos, uno debe por si mismo “dejar que las cosas
sean”; para seguir el juego sin el porqué de |la presencia es
necesario “vivir sin un por qué” (Schurmann, 1982: 287).

Por lo anterior, queda explicito que Schurmann deriva a la
anarquia como una condicidn existencial antes que como un
horizonte politico; sin embargo, que la condicion existencial
basica del Dasein sea una condicidon an—arquica supone una
fuerte implicacion politica: el Dasein es el ente privilegiado
para desconocer la reduccion metafisica del mundo por un
solo principio fundador.

No todo existe sin razdn. Frente a la necesidad humana de
la metafisica —el establecimiento de un principio absoluto
capaz de dotar seguridad antropolodgica y sentido al Ser— Ia
incertidumbre de la existencia an—arquica recupera la
posibilidad de la posibilidad, 1a forma libre de |la descarga de
los principios.

Esto significa que cuando el Dasein aprende a “vivir sin un
por qué” —lo cual es equivalente a existir de manera
auténtica— queda liberado de la carga sagrada del Ser y
recupera la dimensidon profana de la libertad, la Unica que
tiene disponible en el mundo. “El ser se ensefia como



liberacion sélo a una existencia que es ella misma
perfectamente libre, y pensar el ser como liberacion libera la
existencia” (Schurmann, 1982: 201).

En consecuencia, lo que prueba Schurmann es que no es
posible pensar la tradicion anarquista una vez que ha pasado
por el rasero de la ontologia heideggeriana. El anarquismo
clasico no fue lo suficientemente “anarquico” porque vivia
de los réditos de una metafisica de la inversion de los
principios: su negacion del arjé no fue completo ni seguro
porgue confundieron el princeps con el principium
realizando con ello una auténtica operacion metafisica.
Respecto de la relacion del anarquismo ontoldgico de
Heidegger con el anarquismo clasico, Schurmann senald lo
siguiente:

“Lo que estos maestros buscaban era desplazar el
origen, sustituir el poder de |la autoridad, princeps, por el
poder racional, principium. Operacion “metafisica” si la
hay. Reemplazo de un punto de vista por otro. La
anarquia de la que se trata es el nombre para una historia
qgue acaece en el fundamento del obrar, historia en la que
los cimientos ceden y en la que se percibe que el principio
de cohesidn sea el autoritario o racional, no es mas que
un espacio en blanco, sin poder legislador sobre la vida.
La anarquia nombra el destino que hace perecer los
principios a los que, después de Platon, los occidentales
han referido sus hechos y sus gestas para anclarlos alli,
sustrayéndolos al cambio y a la duda. Es la produccion



racional de este anclaje la que se torna ya imposible con
Heidegger” (Schurmann, 1982: 61).

Por consiguiente, la operacion critica de Reiner Schurmann
consiste en una ontologizacion de la anarquia, ya que la
anarquia es una constante antropoldgica que aparece en
cada momento epocal precisamente para vaciar,
metaforicamente, un orden o principio que esta vacio
literalmente, sin fundamento. Por ello, la conclusién del
pensador holandés es que es posible pensar una politica sin
arjé y, aunque no esta interesado en fundamentar una
praxis, lo importante es el argumento que demuestra
ontologicamente que la praxis no puede ser fundamentada.



Il. PRACTICAS MARRANAS, CRITICAS AN-ARQUICAS

El marrano’® es una de las figuras tragicas que la critica
latinoamericana ha adoptado recientemente como
horizonte critico del pensamiento. Por consiguiente, esta
seccion tiene el objetivo de problematizar y contribuir a una
teoria critica marrana en la que, como sospechara un lector
inquisitorial, no existe unidad tedrica o metodoldgica
precisamente porque el marranismo, en su elogio de
absoluta singularidad, gusta de no comunicar el secreto. De
manera que el marranismo es un topico que ha comenzado
a institucionalizar su sistema de verdades en la critica
filoséfica de orientacion latinoamericana. Algunos
investigadores como José Luis Villacanas (2008), Erin Graff

9 El marrano historico era el agente que profesaba publicamente la fe
catolica, aunque mantenia practicas judias en lo privado



Zivin (2017) y Oscar Ariel Cabezas (2013) ubican el legado
marrano en el margen de las modernidades iberoamericanas
transatlanticas, razon suficiente para producir trabajos en
donde el archivo marrano tiene una alta estima filosofica. En
sintonia, aungue con menor preeminencia de archivo y con
mayor trabajo deconstructivo, Alberto Moreiras (2016) vy
Sergio Villalobos Ruminott (2016) encuentran en el
marranismo una forma de critica compatible con Ia
deconstrucciéon y la infrapolitica precisamente porque el
marrano representa la signatura de una imposibilidad de
clausura epocal. Sin embargo, cabe precisar que tales
diferencias minimas estriban en una sutileza analitica: o el
marranismo es un problema histérico que permite pensar el
presente por medio de un analisis de archivo o el
marranismo es una figura transhistorica en la que su
potencial critico reside en una operacidon catacrética del
pensamiento. El marrano es una condicion liminal del poder
politico o es el residuo incondicional de la razéon imperial.
Esta diferencia minima es irrelevante desde la operacion
critica que realizan, ya que cada uno de estos investigadores
con dispositivos teodricos y archivos filoséficos diferentes,
han comenzado a perfilar un registro marrano de
pensamiento. Por consiguiente, mas que un punto en comun
entre estos autores o una unidad filosofica suprema existe
una coordinada de pensamiento compartida: el rechazo
abierto a las logicas identitarias del pensamiento. En tal caso,
lo relevante es que este argumento, también inscrito
abiertamente en el registro marrano de pensamiento, esta



conectado con una constelacion politica particular: el
anarquismo como ontologia politica. De manera que lo que
nombré anteriormente como la ontologizacion de la
anarquia no es mas que una modalidad del pensamiento
politico marrano.

En “El pensar-marrano; o, hacia un latinoamericanismo
an—arqueologico” un ensayo lucido y programatico, Erin
Graff Zivin (2015) traza una doble genealogia del
pensamiento latinoamericano para conceptualizar vy
enfrentar los dilemas ético—politicos de la critica. En efecto,
Erin Graff postula la existencia de dos tipos de genealogias
del pensamiento latinoamericanista: (1) un registro
identitario apoyado en una ldgica inquisitorial y (2) un
registro marrano que desmontaria esta logica identitaria al
exponer su imposibilidad constituyente. La primera tradicion
opera mediante una légica arqueoldgica en la cual la critica
consiste en desenterrar las verdades sepultadas por los
aparatos hegemonicos del pensamiento. En contraste a esta
modalidad sepulturera de la critica, la segunda tradicion
opta por exhumar, por generar cenizas de las capas
geoldgicas del pasado para abrir un tiempo futuro. La légica
gue subyace en este modo de |la critica es, por lo tanto, una
|6gica an—arqueoldgica, una practica an—arquica que elimina
la identidad o la comunidad como los principios orientadores
de la accion y como fundamento ultimo de las instituciones
tedricas, ya que el espacio ultimo de la constitucion de lo
social es un espacio vacio, infundable, radicalmente



contingente, que no puede ser capturado u obliterado por
algun elemento de lo social. Este espacio sin nombre, ese
lugar vacio de significacion an—arquica, recibe el nombre de
democracia salvaje (Graff Zivin, 2015: 207).

En tal caso, para Erin Graff Zivin, el marranismo, antes que
una realidad histérica experimentada en la formacién
inquisitorial de los estados—nacion o una alegoria de la
exclusion moderna en sus imperativos de conversion, abre la
posibilidad democratica debido a que constituye una
practica critica que inaugura una relaciéon incondicional con
un futuro incalculable, tal y como Jacques Derrida penso la
critica como condicion incondicionada de lo incondicional.
Por consiguiente, existe una afinidad electiva entre el
marranismo, la democracia salvaje, la critica an—arquica del
poder y las practicas marranas, puesto que el marrano
siempre esta en desventaja frente a la autoridad, ya que esta
ultima dispone del monopolio simbdlico de las identidades.
La critica marrana es, mas que una forma historica de los
imperativos de conversion de la modernidad, una practica
an—arquica que sirve para pensar las demandas de
politicidad del presente, pues constituye un espacio
discursivo para el descentramiento de las identidades, un
lugar para la critica incondicional del poder y un frente
reflexivo para evitar las totalizaciones de las demandas
actuales de comunidad. En definitiva, un lugar para la
descarga anarquica de los principios. “El pensar—-marrano:
un rechazo de la excavacion de una verdad enterrada a favor



de una aproximacion an—arqueologica en la cual el futuro del
pasado se queda sin explicacion, sin calculacion, es decir, la
posibilidad misma de leer” (Graff Zivin, 2015: 211). El poder
del marrano reside, entonces, en que el “marrano” no desea,
no ejerce y no puede poseer el poder debido a su condicidn
liminal, residual y aporética. El marrano es la Unica figura que
puede devenir en una critica anarquica del poder politico, ya
qgue es la Unica subjetividad capaz de ponerla en practica
porgue sin este gesto de democracia absoluta no podria
comunicarse ni subsistir ni menos sobrevivir.

Antes de enunciar por qué es necesario postular al
marranismo como una practica an—arquica es necesario
senalar la dimension histérica y la dimension tropoldgica de
esta figura del pensamiento, especialmente demostrar que
el uso critico de la figura del marrano es distinta de Ia
condicion histdrica de emergencia de este tipo de
subjetividad. Historicamente, el marrano histérico era el
agente que profesaba publicamente la fe catdlica, aunque
mantenian practicas judias en lo privado. El criptojudaismo
del marrano implicaba, entonces, que las practicas judaicas
en la vida cotidiana se iban contaminando con las practicas
catolicas oficiales. La confusion o contaminacion era motivo
de persecucion. Por esta razoén, desde la logica confesional
catdlica, los marranos eran los practicantes de un “judaismo
clandestino” o “judaismo de la simulacién” que merecia
castigo, vigilancia y expulsion debido a que violentaban el
principio de autoridad. En contraste, para la logica judia, el



marrano podia ser entendido como un traidor, un cobarde
0, en algunos casos, como el maximo ejemplo de judeidad.
El marrano historico fue comprendido como el traidor por
excelencia o como el verdadero judio.

Con base en la historicidad del marrano, el uso metaférico
de tal figura permite preguntarse si acaso es posible la
identidad marrana o, por el contrario, como penso Jacques
Derrida, el marrano constituye la maxima aporia de la
identidad puesto que representa la posibilidad de una
imposibilidad (Derrida, 1998). La aporia reside, entonces, en
qgue el gusto marrano por el secreto hace de la identidad un
secreto que pone en riesgo la vida, un “secreto que no se
puede guardar y que se expone en clave” (Derrida, 1998:
120). En consecuencia, la anarquia como ontologia politica
se apoya en la figura del marrano porque le sirve para
descargar el absolutismo de la identidad propio de la logica
politica moderna ya que, contra el subjetivismo cartesiano—
hegeliano que realiza una equivalencia entre identidad vy
sustancia, posibilitaria el abandono de una identidad Unicay
homogénea, la emergencia de la multiplicidad originaria, el
oficio del “ser muchos en uno”. Por ello, la imagen dialéctica
del “espejo roto” es la imagen que mejor expone la
imposibilidad de la “identidad marrana” pues la constante
antropologica residiria en un extranamiento de si: el
marrano como limite de la representacion politica vy
simbdlica. “El marrano es lo que no representa y representa
lo que no es.” (Foster, 2005: 154).



En consecuencia, la figura del marrano constituye una
figura de maximo potencial critico ya que mostraria con su
propia vida la imposibilidad de vivir libremente bajo
principios heliopoliticos (la politica basada en un principio
supremo productor de sentido), bajo un arqué que
condicionaria sus modos de habitar el mundo (la comunidad
originaria). La identidad marrana, si es posible nombrarla
como tal, sera siempre una identidad (pos)politica
descentrada, itinerante, quebrada, huidiza, imposible, en
suma, anarquica. Esto se debe a que el marrano renuncia a
la identidad porque es el corolario de la autoridad —sdlo para
la autoridad verticalista es relevante la identidad, pues
significa su modo de dominacidon simbdlica— o la inquisicion
qgue pasaba por una fuerte politica del nombre propio para
su control confesional- y, al mismo tiempo, es un ente
contra—comunitario ya que pertenece a la region inhodspita
de los expulsados, a la comunidad de los que no tienen
comunidady, por ende, no tiene territorio o ciudad pues sdélo
le gueda lo mas intimo —el hogar—vy en los casos mas atroces
o limitrofes, la ciudadela interior.

En suma, el marrano, en tanto converso, es un ciudadano
de segunda, el paria que mantiene siempre latente Ia
condicion de expatriado o de refugiado vy, por tal razéon, mas
gue una identidad opera como una experiencia de exclusion.
Doble exclusion: exclusion de la oficialidad catdlica vy
exclusion de la comunidad judia: la experiencia del afuera de
la polis. El marrano prueba con su vida que la cosmopolis es



el ultimo refugio contra las comunidades cerradas y contra
los policias de la identidad. La experiencia marrana es asi el
cumulo entre un saber esotérico, una mentalidad religiosa
en sigilo y alejamiento, y wuna identidad minima,
fragmentaria, ausente, al grado de desaparecer —identidad
minima o nula identidad. La experiencia marrana devino,
entonces, en la subjetividad residual que fue obligada por el
poder imperial a obtener una identidad oficial y, por
extension, a habitar una comunidad impuesta, ajena a sus
propios horizontes vitales. Por lo tanto, la figura del marrano
sirve para establecer el fundamento contingente de una
ontologia radical apoyada en una democracia salvaje: contra
las politicas de la identidad propias de las ldgicas imperiales
de la modernidad y contra la defensa decolonial de las
comunidades como suplementos del capitalismo neoliberal.
El marrano es la sinécdoque critica que permite al
pensamiento generar las condiciones para la no-
sacrificialidad, puesto que el marrano sélo aspira a vivir,
habitar el mundo, despojarse de toda dominacidn, simbdlica
o factica, porque experimenta la igualdad radical entre los
seres humanos. Por ello, aunque opera aun en la logica del
sacrificio, el marrano constituye la experiencia infrapolitica
del sacrificio sin sacrificio, una descarga de la politicidad
originaria de la identidad y comunidad sustantivas para asi
poder, finalmente, poder vivir. En esta recuperacion de la
vida singular, en detrimento de la vida colectiva, étnica o
nacional, el sujeto marranizado puede generar condiciones
culturales mas democraticas: las instituciones politicas en las



qgue “nadie es mas que nadie” debido a que no hay jerarquia
posible sin que sea, normativamente, una impostura moral.
La figura del marrano solo es posible en una democracia
salvaje, en un anarcorepublicanismo que hace del agonismo
la condiciéon anarquica del abandono de la politica
totalizadora.



BIBLIOGRAFIA

Armand, Emile (2016). El anarquismo individualista. Lo que
es, puede y vale, Barcelona: Pepitas de calabaza.

Biset, Emmanuel & Farran, Roque (2011). Ontologias
politicas, Buenos Aires: Imago Mundi.

Biset Emmanuel (2015). Sujeto. Una categoria en disputa,
Buenos Aires: a Cebra.

Cabezas, Oscar Ariel (2013). Postsoberania. Literatura,
politica y trabajo, Buenos Aires: La Cebra.

Colson, Daniel (2015). “L'anarchisme est extrémement
realiste” en Revue Ballast, Paris.
Ref.https://www.revue—ballast.fr/daniel-colson-
lanarchisme—est—extremement-realiste/

Cospito, G. (2011). I/l ritmo del pensiero. Per una lettura
diacronica dei “Quaderni del carcere” di Gramsci.
Naples: Bibliopolis.


https://www.revue-ballast.fr/daniel-colson-lanarchisme-est-extremement-realiste/
https://www.revue-ballast.fr/daniel-colson-lanarchisme-est-extremement-realiste/

Derrida, Jacques (1998). Aporias. Morir-eperarse (en) los
limites de la verdad, Barcelona: Paidos.

Forster, Ricardo (2005). “La aventura marrana en la
constitucion del sujeto moderno: Claves para
comprender la entrada del judaismo en |la época de la
secularizacion” en Forster, Ricardo & Diego Tatian.
Mesianismo, Nihilismo, Redencion. De Abraham a
Spinoza, de Marx a Benjamin. Buenos Aires: Altamira.

Graff Zivin, Erin (2017). Inquisiciones figurativas. Conversion,
tortura y verdad en el Atlantico Luso—Hispano,
Buenos Aires: La Cebra.

Graff, Zivin, Erin (2015). “El pensar—-marrano; o, hacia un
latinoamericanismo anarqueolégico” en Orellana,
Rodrigo. Poshegemonia. El final de un paradigma en
la filosofia politica de América Latina, Madrid:
Biblioteca Nueva.

Greber, Daniel (2011). Fragmentos de una antropologia
anarquista, Barcelona: Virus Editorial.

Ipola, Emilio de (2007). Althusser, el infinito adids, Buenos
Aires: Siglo XXI Editores.

Koselleck, Reinhart (2000). Zeitschichten, Frankfurt:
Suhrkamp.

Moreiras, Alberto (2016). Marranismo e inscripcion, o el



abandono de la conciencia desdichada, Madrid:
Escolar y Mayo.

Oakeshott, Michael (2009). La actitud conservadora, Madrid:
Sequitur.

Oakeshott, Michael (1998). La politica de la fe y la politica del
escepticismo, México: FCE.

Quine W. V. O (1986). El relativismo ontologico y otros
ensayos, Barcelona: Paidos.

Ranciere, Jacques (2010). Momentos politicos, Buenos Aires:
Capital Intelectual.

Schurmann, Reiner (1982). Le principe d'anarchie. Heidegger
et la question de l'agir, Paris: Seuil.

Thomas, Peter (2009). The Gramscian moment. Philosophy,
Hegemony and Marxism. Leiden: Brill.

Villacafias, José Luis (2008). ¢Qué imperio? Un ensayo
polémico sobre Carlos V'y la Espafia imperial, Madrid:
Almuzara.

Villalobos Ruminott, Sergio (2016). Heterografias de la
violencia. Historia, nihilismo, destruccion, Buenos
Aires: La Cebra.



	Ángel Octavio Álvarez Solís
	ANARQUÍA, ONTOLOGÍA Y AGOTAMIENTO EPOCAL
	I. LENGUAJE, ARCHÉ Y ONTOLOGÍA
	II. PRÁCTICAS MARRANAS, CRÍTICAS AN‒ÁRQUICAS
	BIBLIOGRAFÍA




