


 
 
 
 
 
 

Este texto tiene el objetivo de incidir en las condiciones 
actuales de pensamiento político en Latinoamérica. Para tal 
fin, se realiza una crítica a la recepción de las filosofías 
políticas de Antonio Gramsci y Louis Althusser en la izquierda 
académica latinoamericana y se postula la necesidad de un 
giro ontológico‒anarquista en el pensamiento político.  

 
Para establecer el interés ontológico político del 

pensamiento anarquista contemporáneo, el ensayo realiza 
una estrategia doble. Primero, suspende el lugar común que 
establece a la anarquía exclusivamente como una forma de 
vida. Segundo, argumenta en favor de la posibilidad de 
entender a la anarquía como una ontología política capaz de 
indagar las configuraciones de lo existente como 
diseminación de posibilidades imaginales. Finalmente, el 
ensayo indaga en la figura crítica del marrano para indicar la 
posibilidad de una lógica an‒arqueológica para pensar los 
problemas conceptuales de la política latinoamericana.  



 

 

 

 

 
 

 

Ángel Octavio Álvarez Solís 

 

ANARQUÍA, ONTOLOGÍA Y AGOTAMIENTO EPOCAL 

  



 
 

Universidad Iberoamericana, Ciudad de México 

Aceptado: 2/10/2017 

 

Pensamiento al margen. Revista digital. Nº7, 2017. 

http://www.pensamientoalmargen.com 

Palabras clave: Gramsci, Althusser, anarquía, ontología 
política, marrano. 

 

Edición digital: C. Carretero 

 

 

Difunde: Confederación Sindical Solidaridad Obrera 

http://www.solidaridadobrera.org/ateneo_nacho/biblioteca.html 

http://www.solidaridadobrera.org/ateneo_nacho/biblioteca.html


 
 
 
 
 
 
 
 

ÍNDICE DE CONTENIDO 
 
 
 
 
I. Lenguaje, arché y ontología  

II. Prácticas marranas, críticas an‒árquicas 

Bibliografía  



 

 

 

 

 

 

I. LENGUAJE, ARCHÉ Y ONTOLOGÍA 

 

Como enseñó Koselleck (1975) después de la mitad del 
siglo XX, el vocabulario político de una época depende de las 
transformaciones sociales motivadas por el cambio 
conceptual. Los conceptos indican patrones de realidad y 
transforman las estructuras de vida. La variación conceptual 
explica, por consiguiente, el cambio del tiempo histórico por 
medio de una variación en el lenguaje. En el caso del 
lenguaje político latinoamericano existe un agotamiento de 
los vocabularios políticos para explicar y transformar los 
acontecimientos políticos del presente; sin embargo, para 
poder ilustrar por qué ocurrió tal agotamiento, es necesario 
trazar una operación cartográfica de los tres últimos 
vocabularios políticos como índices de cambio epocal: el 
vocabulario marxista desarrollado en la década del sesenta, 



el vocabulario liberal apuntado desde comienzos de la 
década de los ochenta y, finalmente, el vocabulario 
anarquista diseminado en los últimos diez años en la región. 
Lo anterior no implica que un vocabulario sustituya a otro, 
que exista una secuencia lógico‒semántica entre ellos o que 
un vocabulario no compita por adquirir hegemonía cultural, 
pues en varios momentos históricos pueden coincidir en 
pugna múltiples vocabularios en un mismo lenguaje político. 
Sociológicamente, un vocabulario tiene preeminencia socio‒
normativa sobre algún otro vocabulario en la medida en que 
las instituciones públicas, los agentes políticos y los 
movimientos sociales identifican la lógica social con la 
semántica política de los lenguajes. Por esta razón, el 
vocabulario anarquista latinoamericano ha estado en 
desventaja histórica y política respecto del vocabulario 
marxista difundido fuertemente por la izquierda académica 
y por el vocabulario liberal ampliamente instrumentado por 
los gobiernos oficiales. De manera que cabe preguntarse por 
qué el vocabulario libertario de los años sesenta y sesenta ‒
un lenguaje organizado por la gramática marxista‒ no pudo 
institucionalizarse en las discusiones teóricas de la filosofía 
política oficial desarrollada en las universidades 
latinoamericanas. 

A partir de la primera década del siglo XXI, el vocabulario 
anarquista sirvió para explicar la forma política de la época y 
comenzó a circular como una semántica complementaria y, 
por momentos sustituta, del retorno del marxismo 



académico: el gramscianismo como teoría de la hegemonía 
y el althusserianismo como teoría del materialismo 
aleatorio. ¿Por qué los nombres de Gramsci o Althusser no 
han podido ser, completamente, los dos referentes de la 
gramática crítica del presente? Quizá valga la pena poner a 
prueba otras conjeturas filosóficas. Gramsci y Althusser 
sirven en el presente como núcleos semánticos del 
pensamiento crítico porque en estos nombres propios existe 
una semántica del agotamiento del marxismo de la década 
del sesenta, una gramática en la que el vocabulario oficial del 
Partido Comunista es sustituido por un nuevo tipo de 
lenguaje capaz de organizar las demandas políticas del 
momento sin abandonar las pretensiones emancipatorias 
del socialismo: ser marxistas sin usar completamente el 
lenguaje de Marx. O como planteó Jacques Rancière (2010) 
respecto de la hipótesis comunista elaborada por Alan 
Badiou: cómo ser comunistas sin comunismo. 

No obstante, lo innegable de las figuras de Antonio 
Gramsci y Louis Althusser es que ambos proyectos políticos 
fueron utilizados por la izquierda académica como filosofías 
políticas del presente, como dos modos de racionalidad 
política emancipatoria que permitirían explicar y criticar el 
neoliberalismo realmente existente. Por un lado, Gramsci 
estuvo obligado históricamente a inventar un lenguaje para 
evitar la censura y poder imaginar nuevas formas de 
revolución. De manera que frente a los conceptos fuertes del 
marxismo clásico del siglo XX como revolución permanente 



(Trotsky), huelga general (Sorel), insurrección obrera (Rosa 
Luxemburgo) o toma de poder (Lenin), Gramsci inventó un 
vocabulario con mayor plasticidad hermenéutica y, por 
extensión, con mayor profundidad política: guerra de 
posiciones, revolución pasiva, hegemonía y subalternidad, 
entre otros conceptos en los que existe una importante 
dimensión temporal de la acción.1 La mayoría de los 
conceptos gramscianos ‒sobre todo los conceptos 
recuperados por la filosofía política actual‒ son dinámicos, 
elásticos, impugnables, antagónicos, con variables de 
temporalidad que apuntan al núcleo antiesencialista de 
nuestra época. El éxito de Gramsci es deudor de un 
momento histórico en el que la violencia es encubierta por 
las reglas del “consenso” liberal instituido como la lengua 
común de la época: el atentar contra el liberalismo y sus 
versiones más refinadas como el Estado de derecho o la 
democracia representativa implica, prácticamente, irrumpir 
en el sentido común del presente. La gramática gramsciana 
desmantela esta escena originaria porque desnaturaliza las 
nociones de consenso y porque recupera la dimensión 
polemológica de la práctica política. El problema, entonces, 
radica en que la gramática gramsciana representa un 
vocabulario en el que el tiempo tiene prioridad normativa 
sobre el espacio: para Gramsci la política es prioritariamente 
control del tiempo y no gestión de los espacios (Thomas, 
2011). Esta operación crítica contiene una variable 

 
1 Cfr. Cospito (2011). 



metafísica cuestionable ‒el postulado de la prioridad del 
tiempo sobre el espacio‒, que no corresponde con las 
formas actuales del pensamiento crítico más sensible a las 
condiciones espaciales del presente. 

Por otro lado, Althusser es recuperado recientemente por 
un sector de la izquierda académica latinoamericana porque 
encuentran en el último Althusser ‒un Althusser más 
cercano a Derrida y a Lacan que al imaginario del mayo 
francés y la semántica de entonces del Partido Comunista 
Francés‒ una teoría crítica alternativa, un materialismo del 
encuentro desarrollado en sus últimos escritos inéditos a 
partir de los lapsus, los silencios y los mensajes entre líneas 
capaces de dotar al marxismo de una teoría filosófica 
robusta. Althusser sirvió a la crítica del presente, una vez que 
el malditismo biográfico que lo acompañó por décadas se 
volvió irrelevante, para animar un debate filosófico en el que 
el marxismo recuperó la vitalidad académica de la década del 
sesenta. Como explicó Emilio de Ípola (2007), la existencia 
de un Althusser “subterráneo” ‒atisbado por Derrida en la 
entrevista con Michael Sprinker‒ inauguraba la que quizá era 
la “última de sus lecciones”: la lección de los discípulos. En 
efecto, la obra de Althusser comenzó a circular nuevamente 
en la izquierda académica latinoamericana, en gran medida, 
por la difusión de la filosofía política de sus discípulos “fieles” 
(Etinenne Balibar, Pierre Macherey, Alan Badiou), la crítica 
de los discípulos “heterodoxos” (Jacques Rancière, Slavoj 
Zizek, Ernesto Laclau) y por la aparición de los “cripto‒



discípulos” (Jacques Bidet) generando con ello una especie 
intelectual nueva: los neo‒althusserianos. De modo que el 
vocabulario del último Althusser emborna adecuadamente 
con algunos de los problemas políticos del presente y con 
algunos de los debates filosóficos más importantes del 
momento: los nuevos materialismos, la ontología orientada 
a objetos, el realismo especulativo, el psicoanálisis como 
herramienta política, la teoría de la ideología y, de manera 
destacada, la revitalización de la hipótesis comunista, ya que 
el materialismo aleatorio aparece como la oportunidad 
filosófica de pensar una ontología política en la que el capital 
es fundamentalmente materia. El problema conceptográfico 
con el materialismo del último Althusser, con la intervención 
teórica de la coyuntura, es que opera más como una 
epistemología política que como una ontología política del 
presente y, para los fines de la militancia política y del 
registro histórico‒conceptual, aparecen como deficientes. 
Es decir, que el materialismo aleatorio se comporta como un 
lenguaje inestable para nombrar e intervenir en las 
situaciones del presente porque funciona como una práctica 
teórica más, como una opción filosófica entre otras para 
dotar de sentido y de fundamento a las nuevas formas de 
subjetivación política. Con el nombre de Althusser se 
escriben filosofías políticas y críticas del presente pero, 
difícilmente, serviría para la elaboración de una gramática 
capaz de articular simbólicamente las demandas sociales con 
los procesos políticos contemporáneos o para la irrupción de 
nuevas formas de imaginación política. 



En contraste con la recuperación de las filosofías de 
Gramsci y Althusser, el anarquismo como teoría filosófica ha 
comenzado a mostrar mejores opciones en la contribución a 
la imaginación política del presente. La tradición libertaria ha 
sido comprendida como una teoría de la constitución de lo 
social y, de manera destacada, como una ontología política. 
El hecho que pueda distinguirse entre una filosofía política y 
una ontología política permite mostrar que las preguntas 
fundamentales del pensamiento político residen en la vuelta 
a las condiciones de aparición, siempre contingentes, del 
modo en que el pensamiento y la política ordenan lo 
existente. Si la filosofía política destaca la relación entre 
teoría y política desde una perspectiva epistemológica, la 
ontología política rechaza la interacción platónica entre 
saber y política para preocuparse fundamentalmente por las 
formas en las que se configura el mundo (Biset & Farrán, 
2011).2 En consecuencia, la insistencia entre anarquía y 
ontología permite postular una teoría ontológica de la no‒
dominación como una prueba del agotamiento epocal de los 
conceptos de la política contemporánea y, por extensión, 
como una manera de recuperar la concepción de la política 
como división del arjé (Rancière, 2010). La ontología política 

 
2 Emmanuel Biset, junto con su grupo de investigación en Córdoba, 
Argentina, insisten en la importancia de la ontología política como forma de 
pensamiento político originario contra las elaboraciones más “teóricas” como 
la filosofía política, la teoría política y el pensamiento impolítico. Como 
modo de posicionamiento de la ontología política, véase Biset & Farrán 
(2011). Para una elaboración ontológica de una categoría política específica, 
véase Biset (2015). 



probaría que la filosofía política puede ser la filosofía 
primera única y exclusivamente si es analizada 
aporéticamente como una política de la filosofía y como una 
política de la política.3 

En consecuencia, para mostrar el rendimiento ontológico 
político del pensamiento anarquista contemporáneo es 
necesario establecer una estrategia doble: (1) suspender el 
lugar común que establece a la anarquía exclusivamente 
como una forma de vida y (2) argumentar en favor de la 
posibilidad de entender a la anarquía como una ontología 
política capaz de indagar las configuraciones de lo existente 
como diseminación de posibilidades. Respecto de la primera 
estrategia, en un ensayo que permitió consolidar al 
anarquismo en la izquierda académica norteamericana, 
David Graeber (2011) se preguntó por qué existen tan pocos 
“anarquistas” en la izquierda académica o, para decirlo de 
manera sociológica, por qué algunos académicos 

 
3 Emmanuel Biset explicita estas políticas de la política como pregunta 
originaria: “La política es aporética, es decir, al mismo tiempo que está 
saturada por múltiples definiciones existe una falta que imposibilita esa 
saturación. Lo aporético se da en el cruce entre exceso y falta que se juega 
en distintos niveles discursivos y términos electivos (entre ontología y 
política, lo político y la política, la teoría y la praxis, etc.). Siendo así, la 
política comienza siempre con una lucha por la definición de la política, por 
la estabilización precaria de los límites que permiten considerar a algo 
político. Por esto mismo, la sobredeterminación de una definición de política 
desde el conflicto, el orden, el acuerdo, la tragedia, es secundaria respecto a 
su radical inestabilidad. Así, como no existe un núcleo último al cual acceder, 
sólo es posible moverse en una u otra sobredeterminación.” (Biset, 2011, 7). 



difícilmente pueden nombrarse como anarquistas si cada 
vez más los nuevos movimientos sociales y las 
transformaciones conceptuales de la política 
contemporánea se están apoyado en una idea, aunque vaga 
e imprecisa, del anarquismo. La respuesta es contundente. 
La ausencia de académicos anarquistas está motivada 
principalmente por un déficit teórico: el anarquismo no es 
una teoría. En efecto, Graeber argumenta que, contrario al 
marxismo, el anarquismo clásico y sus nuevas modalidades 
ha sido entendido más como una práctica disruptiva o una 
ética revolucionaria y no como una filosofía política crítica 
capaz de dotar un horizonte explicativo y una constelación 
conceptual a la izquierda académica. La razón de esta 
apreciación es que, históricamente, el anarquismo no ha 
creado una teoría unificada o un aparato conceptual 
definido debido a que existe una actitud anarquista siempre 
que un sujeto o una colectividad impugnen el sentido 
“contingente” de cualquier autoridad. El anarquismo clásico 
se inició como un ethos de la vida sin dominio y, en las 
formulaciones anarquistas contemporáneas, este correlato 
entre bios y anarké comenzó a cuestionarse radicalmente. 
Graeber confirma la concepción vulgar del anarquismo de 
manera contundente: “A los anarquistas les gusta destacar 
por su práctica y por cómo se organizan para llevarla a cabo 
y, de hecho, han consagrado la mayor parte de su tiempo a 
pensar y discutir precisamente eso. Los anarquistas jamás se 
han interesado demasiado por las cuestiones estratégicas 
que han preocupado históricamente a los marxistas” 



(Graber, 2011: 11). Por lo anterior, cabe preguntarse cómo 
evitar la reducción del anarquismo a una forma de vida o a 
una ética de la práctica revolucionaria. La respuesta puede 
estar, entonces, en la condición política de la pregunta: 
establecer a la anarquía como una ontología política. 

Respecto de la segunda estrategia, la co‒pertenencia entre 
anarquía y ontología fue intuida hace pocos años por el 
historiador francés Daniel Colson, conocido por sus 
revisiones contemporáneas de la tradición anarquista y su 
institucionalización de algunos léxicos libertarios. En una 
entrevista para la revista francesa Ballast, Daniel Colson 
(2015) comentó que el anarquismo no es una forma de vida 
o un estado de ánimo, sino una ontología, una forma de ser. 
La razón de esto es que, contrario a la idea vulgar del 
anarquismo como un ideal humanitario o una utopía 
estética, este pensamiento político es extremadamente 
realista: el orden de lo real, representado como una 
“naturalización” de la dominación, no aparece sin un 
cubrimiento normativo orquestado por una ontología social. 
El anarquismo es así una forma de realismo absoluto porque 
la suspensión de los principios que estructuran el “orden 
social”, y que confluyen en una metafísica de los archai, 
permiten detectar la ilegitimidad de los fundamentos de 
cualquier forma de organización social. Esto no sugiere que 
el anarquismo tenga el privilegio epistémico de tener acceso 
directo a lo real o que el anarquismo disuelva el dualismo 
kantiano entre el fenómeno y el nóumeno sino que, debido 



a que los materiales de la reflexión anarquista son los efectos 
de la facticidad, el anarquismo piensa sobre lo que hay, 
interviene sobre lo existente, deconstruye las narrativas de 
normatividad social para ofrecer así una cartografía de los 
entes, una ontología política de la existencia. El anarquismo 
no elimina los principios que ordenan lo existente ni 
considera que son necesarios como fundamentos retóricos 
de la sociedad; por el contrario, el anarquismo inaugura una 
lógica modal en las que cada principio forma parte de los 
múltiples modos de posibilidad de lo existente, ya que 
operan según el “principio contingente” de razón 
insuficiente. 

“La anarquía, la an‒arkhe, no es la ausencia de 
principios, sino un exceso de principios primeros, de 
“absolutos” como decía Proudhon, que asociados y 
federados, son capaces por selección, confrontación, 
imitación, lógica y dinámica internas de reproducirse y 
propagarse por todas partes. El anarquismo se opone a 
cualquier lógica instrumental y utilitaria, objetiva y 
objetivante” (Colson, 2015: 2). 

Precisamente, al desnaturalizar los sistemas ontológicos 
de dominación, el anarquismo transita de una teoría de los 
significantes vacíos a una teoría del vaciamiento de los 
significados. Esto implica que su operación crítica consiste en 
interrogar la legitimidad de lo dado no para articular las 
demandas sociales en un principio de equivalencia, sino para 
desarticular el vínculo entre principios y acción y abrir así una 



política imaginal radical. 

Al respecto, David Graeber (2011) comenta que uno de los 
problemas para que el anarquismo pudiese consolidarse 
como una teoría es porque, a diferencia del marxismo o el 
liberalismo contemporáneos, el anarquismo no tiene una 
política del nombre propio. Si el marxismo proviene del 
nombre de “Marx” y los epígonos críticos derivan 
igualmente de nombres propios como trotskitsmo, 
maoísmo, leninismo hasta formaciones grupusculares como 
gramscianos, althusserianos y badioudianos, el anarquismo 
no es producto de la invención teórica de un agente político, 
de un académico o de un solo grupo de investigación; por el 
contrario, rechaza a los nombres propios como sujetos 
trascendentales de la discursividad o como catálogos de 
conceptos por resignificar. En sintonía, el liberalismo es una 
tradición política que logró usurpar y condicionar a la 
libertad como su valor político fundamental: la libertad 
negativa como el principio de una antropología política 
moderna. Por lo anterior, el anarquismo tiene una ventaja 
crítica respecto del marxismo y el liberalismo ya que, en la 
ausencia de nombres propios justificados como entidades 
teóricas y en el rechazo de un valor último como principio 
fundador, mantiene un parecido formal con el 
conservadurismo y con el republicanismo clásico puesto que 
puede preguntarse, sin reservas retóricas, por las 
condiciones de posibilidad de su propia discursividad. Este 
parecido formal entre el anarquismo y estas otras filosofías 



políticas permite vislumbrar la dificultad de responder 
acerca de las políticas del nombre propio en la tradición 
libertaria o acaso puede responderse, sin traicionar tal 
vocación abierta, la imposibilidad de tal condición. ¿Cuáles 
son los nombres propios que posibilitan el conservadurismo, 
el republicanismo y el anarquismo? ¿Son, acaso, Edmund 
Burke, un liberal desencantado defensor de la constitución 
inglesa, o Joseph de Maistre, un católico asustado por los 
devenires jacobinos de la revolución francesa, los 
fundadores del conservadurismo? ¿Será Cicerón o Polibio, 
Maquiavelo o Hannah Arendt, Montesquieu o Tocqueville 
ejemplos de nombres propios en el que las elaboraciones 
teóricas puedan denominarse sin más como teoría 
republicana? ¿Qué tienen en común Bakunin, Stirner y 
Foucault a quienes podemos designar como anarquistas? Lo 
relevante, entonces, no reside en responder escolarmente a 
tales cuestionamientos acerca de las políticas del nombre 
del anarquismo, sino en anticipar las orientaciones 
ontológicas de la pregunta. 

Hace algún tiempo, en la década del cincuenta, Michael 
Oakeshott (1998), quien se definió a sí mismo como un 
conservador, planteó la existencia dos tipos de política: la 
política de la fe y la política del escepticismo. Esta distinción, 
parecida a la reformulación de Arquíloco realizada por Isaiah 
Berlin entre zorros y erizos, indica que en la modernidad 
confluyen dos estilos de política: un estilo que supone una 
confianza irreflexiva en el perfeccionamiento del género 



humano (polítics of faith) y un estilo en el que existe una 
sospecha sobre la capacidad del ser humano para actuar 
racionalmente (politics of scepticism). El anarquismo, como 
cualquier tradición política compleja y pluralista, está 
construida a partir de estos dos estilos. Sin embargo, aunque 
el anarquismo clásico opera más como una política de la fe y 
el anarquismo contemporáneo con base en una política del 
escepticismo, ello no implica que el anarquismo no 
mantenga un parecido estructural con el conservadurismo: 
la desconfianza en la antropología política liberal.4 Por tal 
motivo, Oakeshott llegó afirmar que el conservadurismo no 
es una filosofía política ni una forma de gobierno, sino una 
actitud ante las posibilidades de la vida humana, una actitud 
antropológica frente al tiempo humano resumida “en la 
propensión a usar y disfrutar de lo que se tiene en vez de 

 
4 Como si fuese un anarquista clásico, Oakeshott prescribe contra la 
confianza en la política: “La política no sabe nada de las necesidades 
genuinas: no hay en el mundo de la política nada que no venga de la actividad 
de los hombres, si bien hay mucho que no es una consecuencia de nuestros 
designios” (Oakeshott, 1998: 47). Igualmente, un anarquista como Emile 
Armand (2016), tan importante para el anarquismo iberoamericano, en un 
tono que podría afirmarse de conservador dicta lo siguiente “Son raros los 
que de un tranquilo optimismo proclaman que la sociedad es perfecta. Todo 
el mundo se queja de su suerte, hasta los más privilegiados, y sin examinar 
el grado de sinceridad que haya en las lamentaciones de cada uno, lo cierto 
es que el dolor universal está bien patente” (Armand, 2016: 17). Finalmente, 
utilizo estas dos referencias sólo para insinuar la afinidad estructural entre el 
conservadurismo y el anarquismo, pues en ambos casos subyace un malestar 
profundo contra los despropósitos de la tradición liberal y, por extensión, 
como una tradición que intenta suprimir la distinción entre la política de la fe 
y la política del escepticismo. 



desear o buscar otra cosa; a deleitarse con lo presente antes 
que con lo que ya fue o podría ser” (Oakeshott, 2009: 12). En 
sintonía, el anarquismo podría ser definido, igualmente, 
como una actitud frente al cambio histórico. Una actitud en 
el que existe un rechazo absoluto a “la propensión a usar y 
disfrutar de lo que se tiene”, una actitud de continua 
búsqueda de nuevas formas de deseo y, sobre todo, en un 
malestar militante contra la actitud de “deleitarse con lo 
presente antes que con lo que ya fue o podría ser”. El 
anarquismo, en tal caso, constituye una actitud política que 
opera como un conservadurismo invertido, como una ética 
de la práctica revolucionaria y no como una ontología 
política tal y como ha querido postularse anteriormente. 

No obstante, el reducir el anarquismo a una actitud, a un 
simple estilo para pensar la relación contingente entre 
gobernantes y gobernados, no hace justicia a la lógica 
política implícita en la argumentación de la semántica 
anarquista contemporánea: la apertura ontológica de la 
teoría anarquista. El problema con esto último es que las 
teorías son portadoras de registros de existencia o, como 
pensaba el filósofo estadounidense W.O. Quine, no existe 
teoría sobre ningún campo que no mantenga a su vez un 
compromiso ontológico.5 De manera que los supuestos 

 
5 En las discusiones de filosofía analítica de finales de los cincuenta, 
Quine argumentó acerca del compromiso ontológico de las teorías del 
lenguaje. Una teoría postula los entes de los cuales es posible predicar 
algunos atributos con base en su existencia, de manera que la teoría registra 
“lo que hay” y, por consiguiente, establece un numero casi infinito de objetos 



ontológicos de las prácticas teóricas sirven para mostrar que 
la teoría está siempre presente y que la acusación del 
anarquismo de no poseer una teoría sólo parte de una 
comprensión estereotipada del concepto teoría. Unido a 
este supuesto no justificado, no debe olvidarse que el 
rechazo a aceptar la unidad entre teoría y anarquía proviene 
de la tradición política anti‒intelectualista que considera que 
la política no es un asunto teórico, tradición que está 
asociada a la separación moderna entre teoría y práctica. En 
definitiva, nadie dudaría que el conflicto político está 
atravesado por un conflicto teórico, pues la lucha política 
depende de las semánticas con las cuales se nombren y 
articulen tales luchas. Si es verdad que la actual lucha de 
clases se desarrolla en las universidades no es porque en el 
espacio universitario existan las condiciones para gestionar 
el conflicto político, sino porque en las guerrillas 

 
en el mundo. El problema de Quine es que sostiene una continuidad entre la 
filosofía y la ciencia, razón por la cual apoya una posición fisicalista: lo que 
existe en el mundo son los objetos postulados por las teorías científicas, 
particularmente por la física (objetos físicos) y algunas clases (objetos 
abstractos), pero nada más. Esta operación recibe el nombre de relativismo 
ontológico: los objetos de las teorías no pueden ser intercambiados por los 
objetos de otra teoría, sino simplemente interpretados. Respecto de este 
argumento, Quine precisa lo siguiente: “tiene sentido hablar de teorías 
subordinadas y sus ontologías, pero sólo relativamente a una teoría de fondo 
con su propia ontología primitivamente adoptada y últimamente 
inescrutable.” (Quine, 1986: 72). En este caso, el anarquismo es una teoría, 
con un fuerte compromiso ontológico, que no puede ser evaluado o 
configurado con los objetos de la teoría marxista o con los recursos de la 
tradición liberal, ya que postula objetos que sólo pueden ser interpretados por 
otras ontologías que no son necesariamente equivalentes. 



semiológicas de las cuales depende la legitimidad de cada 
institución anidan las posibilidades de transformación o 
explicación de lo socialmente significativo. El anarquismo es, 
por lo tanto, una teoría por principio y por composición que 
supone una ontología del mundo social y, contrario a lo que 
argumentan los detractores marxistas o liberales, constituye 
un modo peculiar de interrogarse acerca de las condiciones 
de posibilidad del presente.6 

Por último, lector infiel y traidor de Heidegger, Reiner 
Schurmann es probablemente uno de los filósofos más 
rigurosos para pensar la correlación entre anarquía y 

 
6 La conclusión de David Graeber de por qué el anarquismo no es una 

teoría está apoyada en dos razones. La primera razón es por la hegemonía del 
marxismo como teoría emancipatoria. “El marxismo ha tendido a ser un 
discurso teórico o analítico sobre la estrategia revolucionaria” (Graeber, 
2011: 12). La segunda razón es por la moralización de la práctica anarquista 
por parte de los detractores y de los propios anarquistas: “el anarquismo ha 
tendido a ser un discurso ético sobre la práctica revolucionaria.” (Graeber, 
2011: 12). De manera que es importante justificar el anarquismo como una 
teoría y, por extensión, como una ontología política ya que más que una 
práctica emancipatoria o una actitud política, el anarquismo inaugura un 
nuevo pensamiento acerca de los registros políticos de la distribución de lo 
sensible. La crítica anarquista contemporánea, en suma, no mantiene una 
ansiedad por la militancia como en otros periodos históricos ni hace de la 
pulsión de cambio social la única vía para intervenir en los órdenes 
existentes. El anarquismo ontológico, contrario del marxismo 
contemporáneo que, por momentos, es básicamente una teoría política sin 
una práctica política concreta ‒sobre todo el posmarxismo que abandonó el 
vínculo indisoluble entre la praxis y la militancia‒ elimina el supuesto 
metafísico de la oposición entre teoría y práctica. La teoría es una forma de 
práctica política y la práctica emancipatoria está cargada inevitablemente de 
una ontología política. 



ontología. La obra de Schurmann es, por lo tanto, una 
invitación a medir el rendimiento ontológico de la crítica 
anárquica en la medida que abre la posibilidad de una 
política sin arjé ya que piensa que es posible una ontología 
a‒principial, una ontología libre de principios hegemónicos 
articuladores del sentido de una época. A pesar de ser un 
desconocido en Latinoamérica ‒recientemente una de sus 
obras más importantes fue traducida al castellano y cuenta 
con pocas referencias en la discusión latinoamericana‒, 
Schurmann logró lo que pocos pensadores de la izquierda 
heideggeriana no pudieron probar: que la praxis no puede 
ser fundamentada sin incurrir en ello en un retorno a la 
metafísica clásica. Para elaborar esta misión, Schurmann 
desarrolla un análisis sofisticado, riguroso y heterodoxo de 
la obra heideggeriana. Por tal motivo, los lectores 
apresurados de Schurmann lo representan como un lector 
“político” de la analítica existencial y no como un autor con 
obra propia, pues sus tres grandes obras Maître Eckhart et la 
joie errante (1972), Le principe d'anarchie: Heidegger et la 
question de l'agir (1982) y la monumental Des Hégémonies 
brisées (1996) publicada póstumamente son, en estructura, 
el comentario elusivo a un autor o a la formación filosófica 
de la tradición metafísica occidental. De manera que para 
poder adentrarse en la discusión acerca de la posibilidad de 
una ontología an‒arquica es necesario partir de una crítica 
ontológico‒política oculta y manifiesta en una 
interpretación peculiar de la obra de Heidegger. 



Primero, la estrategia hermenéutica consiste en 
interpretar la obra de Heidegger como una continuidad con 
rupturas diacrónicas; es decir, leer el Heidegger de Sein und 
Zeit a partir de las consideraciones del último Heidegger, de 
los análisis del ser (Seyn) fundamentados en lo que la vulgata 
denomina Kehre (la vuelta). Segundo, Schurmann postula la 
existencia de una tercera fase del pensamiento 
heideggeriano, una tercera fase en la que a la analítica 
existencial del primer Heidegger y a la lectura epocal del 
sentido del ser del segundo Heidegger surgiría una 
dimensión topológica del ser en el que la presencia quedase 
sepultada por la realización espacial del ser en cada época. 
Si cada época atisba una dimensión presencial del ser que no 
es continua, entonces el fundamento de cada época es 
contingente, azaroso y caprichoso, lo cual demuestra que la 
ausencia de fundamento es el único elemento estable de 
cada época. El ser en tanto fundamento infundado sólo es 
posible por su co‒pertenencia con un Dasein7 que asume su 
existencia igualmente como in‒fundada. Tercero, para 
poder comprender el ser como Ab‒grund8 es necesario que 
el Dasein mantenga su vida en una permanente apertura, 
especialmente que considere su estado de proyecto como un 

 
7 Dasein es un término que en alemán combina las palabras «ser» (sein) y 
«ahí» (da), significando «existencia». El sentido literal de la palabra Da-sein 
es 'ser-ahí'.  Que más bien sería el estar haciendo algo ahí. La noción de 
dasein fue usada por varios filósofos alemanes, como Hegel o Jaspers, pero 
sobre todo por Martin Heidegger para indicar el ámbito en que se produce la 
apertura de la persona hacia el Ser. [N. e. d.] 
8 Precipicio, abismo, vacío. [N. e. d.] 



estado sin arjé, como un tiempo sin archai en el que la 
mutabilidad perpetua es seguida por una condición 
existencial libre de principios. “Para entender 
auténticamente la temporalidad es menester “existir 
auténticamente”; para pensar que el ser deje ser a los 
fenómenos, uno debe por sí mismo “dejar que las cosas 
sean”; para seguir el juego sin el porqué de la presencia es 
necesario “vivir sin un por qué” (Schurmann, 1982: 287). 

Por lo anterior, queda explicito que Schurmann deriva a la 
anarquía como una condición existencial antes que como un 
horizonte político; sin embargo, que la condición existencial 
básica del Dasein sea una condición an‒arquica supone una 
fuerte implicación política: el Dasein es el ente privilegiado 
para desconocer la reducción metafísica del mundo por un 
solo principio fundador.  

No todo existe sin razón. Frente a la necesidad humana de 
la metafísica ‒el establecimiento de un principio absoluto 
capaz de dotar seguridad antropológica y sentido al Ser‒ la 
incertidumbre de la existencia an‒arquica recupera la 
posibilidad de la posibilidad, la forma libre de la descarga de 
los principios.  

Esto significa que cuando el Dasein aprende a “vivir sin un 
por qué” ‒lo cual es equivalente a existir de manera 
auténtica‒ queda liberado de la carga sagrada del Ser y 
recupera la dimensión profana de la libertad, la única que 
tiene disponible en el mundo. “El ser se enseña como 



liberación sólo a una existencia que es ella misma 
perfectamente libre, y pensar el ser como liberación libera la 
existencia” (Schurmann, 1982: 201). 

En consecuencia, lo que prueba Schurmann es que no es 
posible pensar la tradición anarquista una vez que ha pasado 
por el rasero de la ontología heideggeriana. El anarquismo 
clásico no fue lo suficientemente “anárquico” porque vivía 
de los réditos de una metafísica de la inversión de los 
principios: su negación del arjé no fue completo ni seguro 
porque confundieron el prínceps con el principium 
realizando con ello una auténtica operación metafísica. 
Respecto de la relación del anarquismo ontológico de 
Heidegger con el anarquismo clásico, Schurmann señaló lo 
siguiente: 

“Lo que estos maestros buscaban era desplazar el 
origen, sustituir el poder de la autoridad, princeps, por el 
poder racional, principium. Operación “metafísica” si la 
hay. Reemplazo de un punto de vista por otro. La 
anarquía de la que se trata es el nombre para una historia 
que acaece en el fundamento del obrar, historia en la que 
los cimientos ceden y en la que se percibe que el principio 
de cohesión sea el autoritario o racional, no es más que 
un espacio en blanco, sin poder legislador sobre la vida. 
La anarquía nombra el destino que hace perecer los 
principios a los que, después de Platón, los occidentales 
han referido sus hechos y sus gestas para anclarlos allí, 
sustrayéndolos al cambio y a la duda. Es la producción 



racional de este anclaje la que se torna ya imposible con 
Heidegger” (Schurmann, 1982: 61). 

Por consiguiente, la operación crítica de Reiner Schurmann 
consiste en una ontologizacion de la anarquía, ya que la 
anarquía es una constante antropológica que aparece en 
cada momento epocal precisamente para vaciar, 
metafóricamente, un orden o principio que está vacío 
literalmente, sin fundamento. Por ello, la conclusión del 
pensador holandés es que es posible pensar una política sin 
arjé y, aunque no está interesado en fundamentar una 
praxis, lo importante es el argumento que demuestra 
ontológicamente que la praxis no puede ser fundamentada. 

  



 

 

 

 

 

 

II. PRÁCTICAS MARRANAS, CRÍTICAS AN‒ÁRQUICAS 

 

El marrano9 es una de las figuras trágicas que la crítica 
latinoamericana ha adoptado recientemente como 
horizonte crítico del pensamiento. Por consiguiente, esta 
sección tiene el objetivo de problematizar y contribuir a una 
teoría crítica marrana en la que, como sospechará un lector 
inquisitorial, no existe unidad teórica o metodológica 
precisamente porque el marranismo, en su elogio de 
absoluta singularidad, gusta de no comunicar el secreto. De 
manera que el marranismo es un tópico que ha comenzado 
a institucionalizar su sistema de verdades en la crítica 
filosófica de orientación latinoamericana. Algunos 
investigadores como José Luis Villacañas (2008), Erin Graff 

 
9 El marrano histórico era el agente que profesaba públicamente la fe 
católica, aunque mantenía prácticas judías en lo privado 



Zivin (2017) y Oscar Ariel Cabezas (2013) ubican el legado 
marrano en el margen de las modernidades iberoamericanas 
transatlánticas, razón suficiente para producir trabajos en 
donde el archivo marrano tiene una alta estima filosófica. En 
sintonía, aunque con menor preeminencia de archivo y con 
mayor trabajo deconstructivo, Alberto Moreiras (2016) y 
Sergio Villalobos Ruminott (2016) encuentran en el 
marranismo una forma de crítica compatible con la 
deconstrucción y la infrapolítica precisamente porque el 
marrano representa la signatura de una imposibilidad de 
clausura epocal. Sin embargo, cabe precisar que tales 
diferencias mínimas estriban en una sutileza analítica: o el 
marranismo es un problema histórico que permite pensar el 
presente por medio de un análisis de archivo o el 
marranismo es una figura transhistórica en la que su 
potencial crítico reside en una operación catacrética del 
pensamiento. El marrano es una condición liminal del poder 
político o es el residuo incondicional de la razón imperial. 
Esta diferencia mínima es irrelevante desde la operación 
crítica que realizan, ya que cada uno de estos investigadores 
con dispositivos teóricos y archivos filosóficos diferentes, 
han comenzado a perfilar un registro marrano de 
pensamiento. Por consiguiente, más que un punto en común 
entre estos autores o una unidad filosófica suprema existe 
una coordinada de pensamiento compartida: el rechazo 
abierto a las lógicas identitarias del pensamiento. En tal caso, 
lo relevante es que este argumento, también inscrito 
abiertamente en el registro marrano de pensamiento, está 



conectado con una constelación política particular: el 
anarquismo como ontología política. De manera que lo que 
nombré anteriormente como la ontologización de la 
anarquía no es más que una modalidad del pensamiento 
político marrano. 

En “El pensar‒marrano; o, hacia un latinoamericanismo 
an‒arqueológico” un ensayo lúcido y programático, Erin 
Graff Zivin (2015) traza una doble genealogía del 
pensamiento latinoamericano para conceptualizar y 
enfrentar los dilemas ético‒políticos de la crítica. En efecto, 
Erin Graff postula la existencia de dos tipos de genealogías 
del pensamiento latinoamericanista: (1) un registro 
identitario apoyado en una lógica inquisitorial y (2) un 
registro marrano que desmontaría esta lógica identitaria al 
exponer su imposibilidad constituyente. La primera tradición 
opera mediante una lógica arqueológica en la cual la crítica 
consiste en desenterrar las verdades sepultadas por los 
aparatos hegemónicos del pensamiento. En contraste a esta 
modalidad sepulturera de la crítica, la segunda tradición 
opta por exhumar, por generar cenizas de las capas 
geológicas del pasado para abrir un tiempo futuro. La lógica 
que subyace en este modo de la crítica es, por lo tanto, una 
lógica an‒arqueológica, una práctica an‒arquica que elimina 
la identidad o la comunidad como los principios orientadores 
de la acción y como fundamento último de las instituciones 
teóricas, ya que el espacio último de la constitución de lo 
social es un espacio vacío, infundable, radicalmente 



contingente, que no puede ser capturado u obliterado por 
algún elemento de lo social. Este espacio sin nombre, ese 
lugar vacío de significación an‒árquica, recibe el nombre de 
democracia salvaje (Graff Zivin, 2015: 207). 

En tal caso, para Erin Graff Zivin, el marranismo, antes que 
una realidad histórica experimentada en la formación 
inquisitorial de los estados‒nación o una alegoría de la 
exclusión moderna en sus imperativos de conversión, abre la 
posibilidad democrática debido a que constituye una 
práctica crítica que inaugura una relación incondicional con 
un futuro incalculable, tal y como Jacques Derrida pensó la 
crítica como condición incondicionada de lo incondicional. 
Por consiguiente, existe una afinidad electiva entre el 
marranismo, la democracia salvaje, la crítica an‒árquica del 
poder y las prácticas marranas, puesto que el marrano 
siempre está en desventaja frente a la autoridad, ya que esta 
última dispone del monopolio simbólico de las identidades. 
La crítica marrana es, más que una forma histórica de los 
imperativos de conversión de la modernidad, una práctica 
an‒árquica que sirve para pensar las demandas de 
politicidad del presente, pues constituye un espacio 
discursivo para el descentramiento de las identidades, un 
lugar para la crítica incondicional del poder y un frente 
reflexivo para evitar las totalizaciones de las demandas 
actuales de comunidad. En definitiva, un lugar para la 
descarga anárquica de los principios. “El pensar‒marrano: 
un rechazo de la excavación de una verdad enterrada a favor 



de una aproximación an‒arqueologica en la cual el futuro del 
pasado se queda sin explicación, sin calculacion, es decir, la 
posibilidad misma de leer” (Graff Zivin, 2015: 211). El poder 
del marrano reside, entonces, en que el “marrano” no desea, 
no ejerce y no puede poseer el poder debido a su condición 
liminal, residual y aporética. El marrano es la única figura que 
puede devenir en una crítica anárquica del poder político, ya 
que es la única subjetividad capaz de ponerla en práctica 
porque sin este gesto de democracia absoluta no podría 
comunicarse ni subsistir ni menos sobrevivir. 

Antes de enunciar por qué es necesario postular al 
marranismo como una práctica an‒árquica es necesario 
señalar la dimensión histórica y la dimensión tropológica de 
esta figura del pensamiento, especialmente demostrar que 
el uso crítico de la figura del marrano es distinta de la 
condición histórica de emergencia de este tipo de 
subjetividad. Históricamente, el marrano histórico era el 
agente que profesaba públicamente la fe católica, aunque 
mantenían prácticas judías en lo privado. El criptojudaismo 
del marrano implicaba, entonces, que las prácticas judaicas 
en la vida cotidiana se iban contaminando con las prácticas 
católicas oficiales. La confusión o contaminación era motivo 
de persecución. Por esta razón, desde la lógica confesional 
católica, los marranos eran los practicantes de un “judaísmo 
clandestino” o “judaísmo de la simulación” que merecía 
castigo, vigilancia y expulsión debido a que violentaban el 
principio de autoridad. En contraste, para la lógica judía, el 



marrano podía ser entendido como un traidor, un cobarde 
o, en algunos casos, como el máximo ejemplo de judeidad. 
El marrano histórico fue comprendido como el traidor por 
excelencia o como el verdadero judío. 

Con base en la historicidad del marrano, el uso metafórico 
de tal figura permite preguntarse si acaso es posible la 
identidad marrana o, por el contrario, como pensó Jacques 
Derrida, el marrano constituye la máxima aporía de la 
identidad puesto que representa la posibilidad de una 
imposibilidad (Derrida, 1998). La aporía reside, entonces, en 
que el gusto marrano por el secreto hace de la identidad un 
secreto que pone en riesgo la vida, un “secreto que no se 
puede guardar y que se expone en clave” (Derrida, 1998: 
120). En consecuencia, la anarquía como ontología política 
se apoya en la figura del marrano porque le sirve para 
descargar el absolutismo de la identidad propio de la lógica 
política moderna ya que, contra el subjetivismo cartesiano‒
hegeliano que realiza una equivalencia entre identidad y 
sustancia, posibilitaría el abandono de una identidad única y 
homogénea, la emergencia de la multiplicidad originaria, el 
oficio del “ser muchos en uno”. Por ello, la imagen dialéctica 
del “espejo roto” es la imagen que mejor expone la 
imposibilidad de la “identidad marrana” pues la constante 
antropológica residiría en un extrañamiento de sí: el 
marrano como límite de la representación política y 
simbólica. “El marrano es lo que no representa y representa 
lo que no es.” (Foster, 2005: 154). 



En consecuencia, la figura del marrano constituye una 
figura de máximo potencial crítico ya que mostraría con su 
propia vida la imposibilidad de vivir libremente bajo 
principios heliopolíticos (la política basada en un principio 
supremo productor de sentido), bajo un arqué que 
condicionaría sus modos de habitar el mundo (la comunidad 
originaria). La identidad marrana, si es posible nombrarla 
como tal, será siempre una identidad (pos)política 
descentrada, itinerante, quebrada, huidiza, imposible, en 
suma, anárquica. Esto se debe a que el marrano renuncia a 
la identidad porque es el corolario de la autoridad ‒sólo para 
la autoridad verticalista es relevante la identidad, pues 
significa su modo de dominación simbólica‒ o la inquisición 
que pasaba por una fuerte política del nombre propio para 
su control confesional‒ y, al mismo tiempo, es un ente 
contra‒comunitario ya que pertenece a la región inhóspita 
de los expulsados, a la comunidad de los que no tienen 
comunidad y, por ende, no tiene territorio o ciudad pues sólo 
le queda lo más íntimo ‒el hogar‒ y en los casos más atroces 
o limítrofes, la ciudadela interior. 

En suma, el marrano, en tanto converso, es un ciudadano 
de segunda, el paria que mantiene siempre latente la 
condición de expatriado o de refugiado y, por tal razón, más 
que una identidad opera como una experiencia de exclusión. 
Doble exclusión: exclusión de la oficialidad católica y 
exclusión de la comunidad judía: la experiencia del afuera de 
la polis. El marrano prueba con su vida que la cosmopolis es 



el último refugio contra las comunidades cerradas y contra 
los policías de la identidad. La experiencia marrana es así el 
cumulo entre un saber esotérico, una mentalidad religiosa 
en sigilo y alejamiento, y una identidad mínima, 
fragmentaria, ausente, al grado de desaparecer ‒identidad 
mínima o nula identidad. La experiencia marrana devino, 
entonces, en la subjetividad residual que fue obligada por el 
poder imperial a obtener una identidad oficial y, por 
extensión, a habitar una comunidad impuesta, ajena a sus 
propios horizontes vitales. Por lo tanto, la figura del marrano 
sirve para establecer el fundamento contingente de una 
ontología radical apoyada en una democracia salvaje: contra 
las políticas de la identidad propias de las lógicas imperiales 
de la modernidad y contra la defensa decolonial de las 
comunidades como suplementos del capitalismo neoliberal. 
El marrano es la sinécdoque crítica que permite al 
pensamiento generar las condiciones para la no‒ 
sacrificialidad, puesto que el marrano sólo aspira a vivir, 
habitar el mundo, despojarse de toda dominación, simbólica 
o fáctica, porque experimenta la igualdad radical entre los 
seres humanos. Por ello, aunque opera aún en la lógica del 
sacrificio, el marrano constituye la experiencia infrapolítica 
del sacrificio sin sacrificio, una descarga de la politicidad 
originaria de la identidad y comunidad sustantivas para así 
poder, finalmente, poder vivir. En esta recuperación de la 
vida singular, en detrimento de la vida colectiva, étnica o 
nacional, el sujeto marranizado puede generar condiciones 
culturales más democráticas: las instituciones políticas en las 



que “nadie es más que nadie” debido a que no hay jerarquía 
posible sin que sea, normativamente, una impostura moral. 
La figura del marrano sólo es posible en una democracia 
salvaje, en un anarcorepublicanismo que hace del agonismo 
la condición anárquica del abandono de la política 
totalizadora. 

  



 

 

 

BIBLIOGRAFÍA 

 

Armand, Émile (2016). El anarquismo individualista. Lo que 
es, puede y vale, Barcelona: Pepitas de calabaza. 

Biset, Emmanuel & Farrán, Roque (2011). Ontologías 
políticas, Buenos Aires: Imago Mundi. 

Biset Emmanuel (2015). Sujeto. Una categoría en disputa, 
Buenos Aires: a Cebra. 

Cabezas, Oscar Ariel (2013). Postsoberanía. Literatura, 
política y trabajo, Buenos Aires: La Cebra. 

Colson, Daniel (2015). “L'anarchisme est extrêmement 
realiste” en Revue Ballast, París. 
Ref.https://www.revue‒ballast.fr/daniel‒colson‒
lanarchisme‒est‒extremement‒realiste/ 

Cospito, G. (2011). Il ritmo del pensiero. Per una lettura 
diacronica dei “Quaderni del carcere” di Gramsci. 
Naples: Bibliopolis. 

https://www.revue-ballast.fr/daniel-colson-lanarchisme-est-extremement-realiste/
https://www.revue-ballast.fr/daniel-colson-lanarchisme-est-extremement-realiste/


Derrida, Jacques (1998). Aporías. Morir‒eperarse (en) los 
límites de la verdad, Barcelona: Paidós. 

Forster, Ricardo (2005). “La aventura marrana en la 
constitución del sujeto moderno: Claves para 
comprender la entrada del judaísmo en la época de la 
secularización” en Forster, Ricardo & Diego Tatian. 
Mesianismo, Nihilismo, Redención. De Abraham a 
Spinoza, de Marx a Benjamin. Buenos Aires: Altamira. 

Graff Zivin, Erin (2017). Inquisiciones figurativas. Conversión, 
tortura y verdad en el Atlántico Luso‒Hispano, 
Buenos Aires: La Cebra. 

Graff, Zivin, Erin (2015). “El pensar‒marrano; o, hacia un 
latinoamericanismo anarqueológico” en Orellana, 
Rodrigo. Poshegemonía. El final de un paradigma en 
la filosofía política de América Latina, Madrid: 
Biblioteca Nueva. 

Greber, Daniel (2011). Fragmentos de una antropología 
anarquista, Barcelona: Virus Editorial. 

Ípola, Emilio de (2007). Althusser, el infinito adiós, Buenos 
Aires: Siglo XXI Editores. 

Koselleck, Reinhart (2000). Zeitschichten, Frankfurt: 
Suhrkamp. 

Moreiras, Alberto (2016). Marranismo e inscripción, o el 



abandono de la conciencia desdichada, Madrid: 
Escolar y Mayo. 

Oakeshott, Michael (2009). La actitud conservadora, Madrid: 
Sequitur. 

Oakeshott, Michael (1998). La política de la fe y la política del 
escepticismo, México: FCE. 

Quine W. V. O (1986). El relativismo ontológico y otros 
ensayos, Barcelona: Paidós. 

Rancière, Jacques (2010). Momentos políticos, Buenos Aires: 
Capital Intelectual. 

Schurmann, Reiner (1982). Le principe d'anarchie. Heidegger 
et la question de l'agir, Paris: Seuil. 

Thomas, Peter (2009). The Gramscian moment. Philosophy, 
Hegemony and Marxism. Leiden: Brill. 

Villacañas, José Luis (2008). ¿Qué imperio? Un ensayo 
polémico sobre Carlos V y la España imperial, Madrid: 
Almuzara. 

Villalobos Ruminott, Sergio (2016). Heterografías de la 
violencia. Historia, nihilismo, destrucción, Buenos 
Aires: La Cebra. 


	Ángel Octavio Álvarez Solís
	ANARQUÍA, ONTOLOGÍA Y AGOTAMIENTO EPOCAL
	I. LENGUAJE, ARCHÉ Y ONTOLOGÍA
	II. PRÁCTICAS MARRANAS, CRÍTICAS AN‒ÁRQUICAS
	BIBLIOGRAFÍA




